[bookmark: _Hlk215656980][image: ]       [image: ]


Appel à communications
Domestiquer la nature irlandaise :
Théories et pratiques dans le temps long

14-15 octobre 2026
Université Grenoble Alpes


Conférencier.e.s invité.e.s : Finola O’Kane (University College Dublin) and David Nally (University of Cambridge)

L’idée même d’une domestication de la nature suppose une vision de l’humanité fondée sur une opposition binaire avec le sauvage et sous-tend dans le même élan un récit anthropocentré au sein duquel les forces centrifuges de la civilisation, les stratégies de contrôle et les processus d’exploitation ont tous les droits sur cet autre passif que représente la nature.
Au cours des dernières années, le terme d’écocide – la destruction d’écosystèmes à grande échelle – a connu un essor tout à la fois sur les plans juridiques et philosophiques et a permis d’appréhender les dégâts environnementaux dans leur dimension systémique. Mais le terme “écocide” s’applique également à des réalités beaucoup plus locales et des milieux singuliers. 
Dans le contexte irlandais, la relation entre la terre, la nature et les pratiques extractives est empreinte d’une longue et complexe histoire d’appropriation coloniale, de transformations économiques et d’échanges culturels au sein d’un territoire qui, loin des clichés touristiques représentant une « Île d’Emeraude » sereine et pittoresque, a été marqué par des guerres, le sectarisme,  les famines, les épidémies, l’extractivisme industriel, le capitalisme sauvage pour ne nommer que quelques fléaux. Ces pratiques d’extraction, d’exploitation et ces écocides font clairement partie d’un méta-récit de domestication de la nature auquel ce colloque propose de réfléchir.
L’agronomie et la botanique font partie des pratiques discursives qui ont alimenté une compréhension anthropocentrée du non-humain. Au cours du dix-neuvième siècle, au fur et à mesure que la botanique s’est développée comme science, celle-ci a mis en place des classifications et des systèmes de taxonomie du monde naturel, et a de ce fait organisé, classé et nommé les espèces au Royaume-Uni et dans l’Empire britannique. Les botanistes et autres naturalistes ont parcouru la planète et rapporté des spécimens qu’ils ont hybridés, naturalisés ou transplantés sur d’autres terres une fois ces nouveaux territoires défrichés. Les histoires entremêlées de la botanique et de l’Empire ont déjà été écrites (Browne 1992 ; O’Kane 2008 ; Baber 2016 ; Agal 2022 ; O’Morchoe 2024). Mais le développement de la botanique a fait partie d’un mouvement plus vaste de domestication de la nature au Royaume-Uni et au-delà de ses frontières et nécessite que nous y prêtions attention dans le contexte présent du changement climatique. Entre 1801 et 1922, l’Irlande a fait toute entière partie du Royaume-Uni de Grande Bretagne et de l’Irlande et c’est à ce moment-là que furent créés des jardins botaniques (Dublin 1790, Belfast 1828, Kilmacurragh 1850s). Cette tendance à la domestication du monde et des nations se retrouve à la même époque à l’échelle du foyer, puisque la botanique était une pratique encouragée auprès des femmes et des enfants (Skene 1997 ; Forrest and Ingram 1999 ; Martin 2011 ; George 2017 ; Pardoe and Lazarus 2018). Dans le contexte du changement climatique, comment l’idée de domestication de la nature est-elle envisagée en Irlande ? Cette question se justifie aussi bien en ce qui concerne la botanique que le jardinage, l’horticulture et les pratiques agricoles dans la société irlandaise, aussi bien que dans la littérature et les arts, qu’il s’agisse ou non de fiction. En quoi les pratiques jardinières dans les parcs publics ou les jardins est-elle affectée et prend-elle en compte le changement climatique ? Comment les espèces endémiques ou importées sont-elles traitées et jardinées de nos jours ? Comment les botanistes et naturalistes abordent-ils aujourd’hui les classifications taxonomiques héritées de l’époque coloniale dans un contexte où le besoin de régénération est vital comme mode proactif d’adaptation au changement du climat ? 
Des études récentes portant sur des pratiques anciennes d’agriculture ont montré qu’il est possible de déconstruire cette conception du processus de domestication pour envisager la manière dont les humains ont été domestiqués par leurs interactions avec les espèces non-humaines (Scott). L’histoire de la domestication peut ainsi être comprise à l’intérieur d’un cadre posthumain comme un réseau de rencontres dynamiques et de phénomènes d’hybridations au-delà de l’humain, dans lequel les vivants non-humains sont reconnus comme participants actifs (Stépanoff). On peut ainsi par exemple se demander si, en Irlande, les initiatives de ré-ensauvagement telles que la remise en eau des tourbières ou l'entretien de parcelles de forêt pluviale tempérée (Daltun) opèrent un renversement du récit traditionnel de domestication ? On peut aussi se demander si les tensions entre les défenseurs de l'environnement et les agriculteurs au sujet de la réintroduction d'espèces sauvages emblématiques, telles que le busard Saint-Martin, révèlent des conceptions contradictoires de la domestication en tant que processus visant à rendre la terre propice à l'habitation humaine. Dans la littérature, la relation réciproque de domestication entre l'homme et le chien a été illustrée de manière émouvante – et brillante – par Sara Baume dans Spill, Simmer, Falter, Wither. Si l'appropriation abusive des terres (que ce soit à des fins d'extraction, d'infrastructure ou de développement immobilier) peut jouer un rôle dynamique important dans l'intrigue de nombreuses œuvres de fiction contemporaine irlandaise dans lesquelles l'héritage traumatisant laissé par le Tigre celtique pèse encore lourdement (pensons au premier roman de Tana French, In The Woods (2007), Borderlands (2007) ou The Nameless Dead (2012) de Brian McGilloway, ou encore le chef-d'œuvre néogothique postmoderne de Conor O'Callaghan, Nothing on Earth (2016), d'autres écrivains cherchent et trouvent dans la nature un refuge problématique, comme Sara Baume dans son roman A Line Made By Walking, publié en 2017, ou dans Seven Steeples (2022). Dans ce cas, la nature n'est pas seulement un lieu d'évasion comme à Walden, à la manière de Thoreau. Elle constitue un point de vue (à la fois fragile et résilient) à partir duquel déconstruire les excès d'une société de consommation dérégulée, où l'Homme a longtemps tenté, de manière illusoire, de « se rendre maître et possesseur de la nature », pour citer les célèbres mots du Discours de la méthode (1637) de Descartes. 

Le concept de domestication est également au cœur des mouvements écoféministes qui, depuis Le Féminisme ou la mort de Françoise d'Eaubonne en 1974, cherchent à bouleverser l'attribution traditionnelle de valeurs inférieures (primitivité, indiscipline) au féminin et à la nature, et la prétendue supériorité du masculin et du civilisé (Birkeland, 1993 ; Haraway, 2007). Plus récemment, l'accent a été mis sur la nécessité de « récupérer » – restaurer et recréer – le lien entre les femmes et la nature en dehors des cadres capitalistes, patriarcaux et essentialistes (Thompson, 2006) et à travers des connexions libidinales avec le monde naturel (Hache, 2016). Des contes éco-gothiques du XIXe siècle sur les marais vengeurs (Le Fanu, Stoker) aux fictions féministes plus récentes sur l'émancipation (Murdoch, Rainsford), la tradition littéraire de l'écriture sur le paysage irlandais reste profondément ancrée dans un récit de subversion et d'hybridité. Au moyen d'une défamiliarisation ontologique mais aussi linguistique (par une structuration asynchrone ou non grammaticale), les récits écoféministes s'efforcent de « disloquer la centralité des humains » et, simultanément, de « renaturaliser l'humain » et « le projet féministe » (Braidotti, 2022). La dissolution des frontières entre l'humain et le non-humain, comme le soutiennent les défenseurs de l'écologie sombre tels que Timothy Morton, expose la fragilité des deux et nous encourage à remplacer toute forme de centrisme par une pensée rhizomatique. Comme l'écrit Sueellen Campbell, « nous appartenons non seulement à des réseaux de langue et de culture, mais aussi à des réseaux de la terre » (Campbell 136).
Dans la poésie irlandaise contemporaine également, la domestication de la nature est un paradigme qui a souvent été exploré par les poètes irlandais – en particulier les femmes, mais pas exclusivement – qui ont perçu un parallèle entre la domestication de la nature irlandaise et la domestication des femmes par la société irlandaise. Dans les années 1980, par exemple, dans son recueil Reading the Sky (1985), Paula Meehan cherchait à s'échapper du jardin “into the pleasures of the wild and undomesticated”, comme le dit Kathryn Kirkpatrick (« Paula Meehan's Gardens », 52). La nature, non cultivée et donc non domestiquée aux yeux de Meehan, est également un lieu où l'épiphanie individuelle devient possible – comme dans son poème « When My Father Was A Young Man », dans lequel le « je » lyrique est attiré par l'aspect non cultivé du jardin de sa grand-mère, car il lui permet de se transformer. De même, dans « Postcard from Ithaca », la connaissance du paysage se trouve à travers ce qui est non cultivé et non domestiqué : “the kitchen garden’s full with ripening fruit/But the speedwell in the fallow field/Has kept the blue in your eyes” (RS 43). De même, dans des recueils récents d'écopoésie tels que Fur (2015) et The Church of the Love of the World (2022) de Grace Wells, la poétesse irlandaise recherche “the landscape’s older, original information”, “where the uncultivated and undomesticated ‘has kept’ what has been lost through cultivation’ (Kirkpatrick 52). Dans les poèmes de Wells, les animaux sont également considérés comme les porteurs de ces « informations plus anciennes et originales », voire d'une forme de médecine essentielle à l'équilibre et à la coexistence entre la terre et l'humanité, comme dans son poème inspiré d'une phrase de John Moriarty, “When the Animals Leave They Take Their Medicine With Them” (Fur 83), où “Flocks of field-birds refused to rise as one./Stag ceased to guard the herd”. Dans un poème inédit, « Wolf Medicine », Wells suggère même la possibilité pour le poète et le lecteur de retrouver cette connaissance animale en devenant eux-mêmes des animaux : « Ne pourrions-nous pas nous rêver en loups ? ». À l'heure où des dirigeants politiques et scientifiques irlandais appellent à la réintroduction des loups, voire des lynx, en Irlande afin d'« atteindre les objectifs environnementaux » (Pádraic Fogarty), les écopoètes irlandais font écho à la même préoccupation, partagée par Manchán Magan dans ses œuvres : comment la société irlandaise peut-elle se dédomestiquer et renouer avec la terre, sa langue et sa culture, et donc avec sa propre identité ?
Le développement récent des sciences humaines « bleues » a entraîné un changement de paradigme, délaissant la stabilité et de l'ancrage pour s’abandonner à l’eau, élément en constante mutation. Le domaine des études océaniques critiques « est passé d'une préoccupation à long terme pour la mobilité et la fluidité à travers les surfaces transocéaniques, à la théorisation de moyens d'ancrer, d'animer et de submerger, rendant ainsi l'immense espace océanique accessible » (De Loughrey). Steinberg nous invite à penser avec et à partir de l'océan. L'approche « tidalectic » (Kamau Braithwait, Stephanie Tessler) promeut la pensée océanique et archipélagique dans le sillage du postcolonialisme. Le développement d'approches élémentaires (Steinberg, Alaimo, Neimanis) nous incite à considérer l'imbrication de l'eau, de la vie humaine et non humaine, tout en tenant compte de l'action et de la différence ontologique de l'élément liquide. Dans le domaine des sciences environnementales, on observe également une recrudescence des publications sur la pollution de l'eau, les perturbations océaniques et les turbulences. Bien que la mer, les rivières, les côtes et les rivages, ainsi que les zones humides aient toujours occupé une place centrale dans l'histoire, l'économie et l'imaginaire irlandais, les sciences humaines bleues nous invitent à reconsidérer leur place, à tisser de nouveaux liens et à mettre au jour des flux et des courants transnationaux.  

Ce colloque international, organisé à l’Université Grenoble Alpes, combinera ateliers, tables rondes et panels thématiques. Nous invitons chercheuses et chercheurs à proposer des contributions qui explorent les représentations en lien avec l'histoire environnementale et l'avenir prospectif de l'Irlande. Cette recherche peut être entreprise à travers les prismes croisés de l'écocide, de l'exploitation des ressources et de la résistance écologique ou de l'utilisation de la nature comme lieu permettant d'échapper à la course effrénée à laquelle nous contraint le capitalisme moderne, ultralibéral et mondialisé.
Nous accueillerons volontiers des interventions interdisciplinaires – historiques, littéraires, juridiques, politiques, écologiques, artistiques – qui permettent de réfléchir à la manière dont la nature en Irlande a été utilisée, maltraitée et récupérée face aux pressions économiques et à la dégradation de l'environnement. Les organisateurs encouragent également les contributions d'universitaires, d'artistes, de militants et de praticiens engagés dans une réflexion environnementale adossée à un large éventail de disciplines : littérature, histoire, sociologie, droit, sciences de l'environnement, géographie, théorie politique, études des médias, philosophie, etc.

Thèmes et sujets pouvant être abordés :
Écocide - crimes écologiques dans le contexte irlandais : dégradation de l'environnement due à l'extraction de la tourbe, à la déforestation, à la pollution de l'eau et à la mauvaise gestion des terres; cadres juridiques et possibilité de qualifier l'écocide de crime en vertu du droit international ou national ; études de cas (Lough Neagh, agriculture industrielle, extraction de tourbe, forage en mer).
L'exploitation économique des ressources naturelles irlandaises : dynamiques coloniale et postcoloniale dans l'utilisation des terres et des mers ; extraction par les entreprises (exploitation minière, fracturation hydraulique, pêche) et ses impacts socio-environnementaux ; exploitation néolibérale et marchandisation des paysages terrestres et maritimes irlandais ; souvenirs et récits conflictuels autour des ressources naturelles.
Résistance, refuge et réenchantement : les paysages irlandais comme espaces de refuge et de résistance (tourbières, forêts, côtes) ; éco-nationalisme, imaginaires écologiques « indigènes » et activisme rural ; représentations artistiques et littéraires de la nature comme sanctuaire contre les excès du capitalisme ; écriture chthonienne comme moyen de renouer avec la nature ; les humanités bleues comme renouveau critique façonnant de nouveaux imaginaires
Nature et identité culturelle irlandaise : les dimensions environnementales du folklore, de la mythologie et de la langue irlandaise ; l'éco-critique et le canon littéraire irlandais ; les représentations de la vie rurale, de la mémoire agraire et du « naturel » ; l'ethnobotanique irlandaise et la nature (plantes, fleurs, animaux) comme médecine ; la terre irlandaise dans la langue irlandaise ; représentations des éléments liquides (mer, rivières et zones humides). 
Activisme contemporain et justice environnementale : culture et cadres politiques internationaux en matière de climat ; mouvements populaires, défense des terres et action climatique en Irlande ; racisme environnemental (la communauté des gens du voyage, également connue sous le nom de Mincéirí, est reconnue comme une entité autochtone depuis le 1er mars 2017) et autres communautés marginalisées affichant un mode de vie alternatif dans l'environnement irlandais ; intersections avec les cadres décoloniaux, féministes et anticapitalistes. 
Parcs et jardins, botanique et genre : domestiquer la science ?  Naturalistes et héritage colonial ; discours sur les espèces « indigènes » et « envahissantes » et leur gestion ; les jardiniers en tant que gardiens ; horticulture, régénération et entretien ; journaux de jardinage, mémoires, correspondance ; intersections entre la science et les arts/la littérature.
Héritages coloniaux et perspectives décoloniales : colonialisme et appropriation des terres ; propriété foncière ; plantations ; écologies décoloniales. 
Conditions de vie des animaux non humains : politiques de conservation et de réintroduction des espèces sauvages (écureuil roux, busard Saint-Martin, courlis...); élevage bovin : du productivisme à la permaculture ; droits des animaux en Irlande ; pratiques récréatives impliquant des animaux dans la culture irlandaise (chasse, pêche, équitation, etc.) ; visions post-anthropocentriques ou posthumaines de la vie animale dans la non-fiction, la littérature et les arts.

Consignes pour la soumission :
Veuillez envoyer un résumé de 300 mots et une courte biographie (100 mots) avant le 28 février 2026 à marie.mianowski@univ-grenoble-alpes.fr et valerie.morisson@univ-montp3.fr 
Les articles finaux (environ 5 000 à 8 000 mots) seront ensuite pris en considération pour être inclus dans un volume édité ou un numéro spécial évalué par des pairs.

CALL FOR PAPERS
Domesticating Irish nature :
past and contemporary approaches and practices

14-15 octobre 2026
Université Grenoble Alpes


Keynote speakers : Finola O’Kane (University College Dublin) and David Nally (University of Cambridge)

The idea of domestication suggests a vision of humanity that is shaped by its dualistic opposition with a wild nature, and sustains an anthropocentric narrative where the centrifugal forces of civilization, control and exploitation are allowed to penetrate the passive other that nature represents. 
In recent years, the term ecocide—the extensive destruction of ecosystems—has gained legal and philosophical traction as a way of naming and challenging large-scale environmental harm. While global and ubiquitous in scope, ecocide also has deeply local and singular resonances. Within the Irish context, the relationship between land, nature, and extractive practices is marked by a long, complex history of colonial appropriation, economic transformation, and cultural negotiation within a territory which, far from the touristy clichés about a serene picturesque so-called Emerald Isle, has been scarred by war, sectarianism, famine, epidemics, industrial extraction, wild capitalism, to name but a few ills and plagues. Extractive, exploitative and ecocidal practices can easily be incorporated within a metanarrative of domestication, which this conference will seek to interrogate. 
Discursive practices fuelling anthropocentric understanding of the non-human include agronomy and botany. As 19th century botany developed, it embraced forms of classification or taxinomy of the natural world, ordering, organizing and naming species at home and in the British Empire. Botanists travelled the world over and brought home specimens which they hybridized, naturalized or transplanted abroad once the land had been cleared. The entangled stories of botany and Empire have been told (Browne 1992 ; O’Kane 2008 ; Baber 2016 ; Agal 2022 ; O’Morchoe 2024).  But the development of botany took place as part of a general process of domesticating nature at home and abroad which requires our attention in the present era of climate change. Between 1801 and 1922, Ireland was entirely part of the Union of Britain and Ireland, and botanic gardens were created (Dublin 1790, Belfast 1828, Kilmacurragh 1850s). This domesticating trend at the scale of the world and nations was also true closer to home, as botany was encouraged as a past-time for women and children, albeit with gender-related variations over time (Skene 1997 ; Forrest and Ingram 1999 ; Martin 2011 ; George 2017 ; Pardoe and Lazarus 2018). Today, how is the idea of domesticating nature being reassessed in Ireland in an era of climate change? This question is relevant in terms of botanical, gardening, horticultural and agricultural practices across Irish society as a whole, as well as in literature and the arts, whether fiction or non fiction.  How is the cultivation of public parks and gardens impacted by climate change? How are endemic or imported species regarded and dealt with today? How do botanists and, more widely, naturalists in Ireland today, navigate the heritage of imperial classifications and taming of nature, with the need for regeneration as a proactive mode of adaptation ? 
Recent studies of early agriculture have shown that this vision of the domestication process can be deconstructed to envision humans as domesticated by their interaction with non-human species (Scott). The history of domestication can thus be perceived within a posthuman framework as a network of dynamic encounters and hybridizations beyond the human, where non-humans are acknowledged as active participants (Stépanoff). In Ireland, do rewilding initiatives such as the rewetting of bogs or the maintenance of patches of temperate rainforest (Daltun) present themselves as a reversal of the domesticating narrative? Or could tensions between conservationists and farmers on the subject of the reintroduction of iconic wild species such as the hen harrier reveal conflicting understandings of domestication as a process of making the land fit for human habitation? 
In literature, the reciprocal relationship of domestication between man and dog was movingly – and brilliantly – illustrated by Sara Baume in Spill, Simmer, Falter, Wither. While the misappropriation of land (be it for mere extraction, infrastructure or real estate development) may play an important dynamic part in the plot of many works of Irish contemporary fiction, in which the traumatic legacy left by the Celtic Tiger ( 2009) still looms large (think of Tana French’s debut novel In The Woods (2007), Brian McGilloway’s Borderlands (2007) or The Nameless Dead (2012), or even Conor O’Callaghan’s postmodernist neogothic masterpiece Nothing on Earth (2016), other writers seek and find some problematic sense of refuge in nature, like Sara Baume, in her 2017 novel A Line Made By Walking, or Seven Steeples (2022). In that case, nature is not just a Walden-like “Thoreauesque” place of escape. It constitutes a vantage point (both frail and resilient) from which to deconstruct the excesses of deregulated consumer society, where historically Man has long been trying, in an illusory way, to "make himself master and possessor of nature”, to quote the famous words from Descartes’s Discourse on Method (1637). 

The concept of domestication is also at the core of ecofeminist movements which, ever since Françoise d’Eaubonne’s 1974 Le Féminisme ou la mort, have sought to upset the traditional ascription of inferior values (primitiveness, unruliness) to the feminine and Nature, and the alleged superiority of the masculine and the civilised (Birkeland, 1993; Haraway, 2007). More recently, the emphasis has been laid on the need to “reclaim” – restore and recreate – the pairing of women with Nature outside of capitalist, patriarchal and essentialist frameworks (Thompson, 2006) and through libidinal connections with the natural world (Hache, 2016). From nineteenth-century ecogothic tales of avenging boglands (Le Fanu, Stoker) to more recent feminist fiction of empowerment (Murdoch, Rainsford), the literary tradition of writing the Irish landscape remains deeply entrenched in a narrative of subversion and hybridity. By means of ontological but also linguistic defamiliarization (through asynctical or ungrammatical structuring), ecofeminist tales strive to “dislocate[e] the centrality of humans” and, simultaneously, “re-naturaliz[e] the human” and “the feminist project” (Braidotti, 2022). The dissolution of boundaries between the human and nonhuman, as argued by dark ecology advocates such as Timothy Morton, exposes the frailty of both, and encourages us to replace any form of centrism with rhizomatic thinking. As Sueellen Campbell writes, “we belong not only to networks of language and culture but also to the networks of the land.” (Campbell 136).
[bookmark: _Hlk215665777][bookmark: _Hlk215665829][bookmark: _Hlk215665866][bookmark: _Hlk215665897][bookmark: _Hlk215665924][bookmark: _Hlk215665951][bookmark: _Hlk215665967]In contemporary Irish poetry as well, the domestication of nature is a paradigm that has often been explored by Irish poets –women in particular, though not exclusively– who have perceived a parallel between the domestication of Irish nature and the domestication of women by Irish society. In the 1980s, for instance, in her collection Reading the Sky (1985), Paula Meehan sought to escape from the garden “into the pleasures of the wild and undomesticated”, as Kathryn Kirkpatrick puts it (“Paula Meehan’s Gardens”, 52). Nature, uncultivated and therefore undomesticated in Meehan’s eyes, is also a place where individual epiphany becomes possible– as in her poem “When My Father Was A Young Man”, in which the lyrical “I” is drawn to the uncultivated aspect of her grandmother’s garden because it enables her transformation. Likewise, in “Postcard from Ithaca”, knowledge of the land-scape is to be found through the uncultivated and undomesticated: “the kitchen garden’s full with ripening fruit/But the speedwell in the fallow field/Has kept the blue in your eyes” (RS 43). Similarly, in recent ecopoetry collections such as Grace Wells’ Fur (2015) and The Church of the Love of the World (2022), the female Irish poet also seeks “the landscape’s older, original information”, “where the uncultivated and undomesticated ‘has kept’ what has been lost through cultivation’ (Kirkpatrick 52). In Wells’ poems, animals too are regarded as bearers of this ‘older, original information’, even of a form of medicine essential to the balance and coexistence between land and humankind–as in her poem inspired by a line from John Moriarty, “When the Animals Leave They Take Their Medicine With Them” (Fur 83), where “Flocks of field-birds refused to rise as one./Stag ceased to guard the herd”. In an unpublished poem, “Wolf Medicine”, Wells even suggests the possibility for both poet and reader to regain that animal knowledge by becoming animals ourselves: “might we not dream ourselves as wolves?”. At a time where several Irish political leaders and scientists are calling for the reintroduction of wolves–or even lynx–into Ireland to “meet environmental targets” (Pádraic Fogarty), Irish ecopoets echo the same concern, shared by Manchán Magan in his works: how can Irish society un-domesticate itself, and reconnect with the land, its language and culture, and therefore with its own identity?

The recent development of the blue humanities has entailed a paradigm shift from stability and groundedness to the ever-mutating element of water. The field of critical ocean studies « has shifted from a long-term concern with mobility and fluidity across transoceanic surfaces to theorizing ways of embedding, animating, and submerging, rendering vast oceanic space into place » (De Loughrey). Steinberg has invited us to think with and from the ocean. The tidalectic approach (Kamau Braithwait, Stephanie Tessler) promotes oceanic as well as archipelagic thinking in the wake of postcolonialism. The development of elemental approaches (Steinberg, Alaimo, Neimanis) spurs us to consider the entanglement of water, human and non-human life while taking into account the agency and ontological difference of the liquid element. In the field of environmental science one may equally observe a surge in publications about water pollution, oceanic disruptions and turbulences. Though the sea, the rivers, the coast and shores, as well as the wet lands have always been central in Irish history, economy, and imaginary, the blue humanities invite us to reconsider their place, to weave new connections and unearth transnational flows and currents.  
This international colloquium held in Grenoble, combining workshops, roundtables in addition to thematic panels, therefore also invites contributions that explore the representations at stake when the environmental history and prospective future of Ireland are involved. This exploration may be achieved through the intersecting lenses of ecocide, resource exploitation, and ecological resistance or use of nature as a place allowing for an escape from the usual modern globalized ultraliberal capitalistic rat race. We seek interdisciplinary interventions—historical, literary, legal, political, ecological, artistic—that investigate how nature in Ireland has been used, abused, and reclaimed in the face of economic pressures and environmental degradation. Organizers encourage submissions from scholars, artists, activists, and practitioners engaged in environmental thought from a wide range of disciplines: literature, history, sociology, law, environmental science, geography, political theory, media studies, philosophy, and beyond.
Themes and Topics May Include:
Ecocide - ecocrime within the Irish context: Environmental degradation through peat extraction, deforestation, water pollution, and land mismanagement; legal frameworks and potential for ecocide as a crime under international or national law; case studies (Lough Neagh, industrial agriculture, turf cutting, offshore drilling).
The economic exploitation of Irish natural resources: colonial and postcolonial dynamics in land and sea use; corporate extraction (mining, fracking, fishing) and its socio-environmental impacts; neoliberal exploitation and the commodification of Irish landscapes and seascapes; conflicting memories and narratives around natural ressources.
Resistance, refuge, and re-enchantment: Irish landscapes as spaces of refuge and resistance (bogs, forests, coastlines); eco-nationalism, ‘indigenous’ ecological imaginaries, and rural activism; artistic and literary depictions of nature as a sanctuary from capitalist excess ; chthonic writing as a means of reconnection with nature ; the blue humanities as a critical renewal shaping new imaginaries
Nature and Irish cultural identity: the environmental dimensions of Irish folklore, mythology and language; ecocriticism and the Irish literary canon; representations of rural life, agrarian memory, and “the natural”; Irish ethnobotany and nature (plants, flowers, animals) as medicine ; the Irish Land within the Irish Language ; representations of the liquid elements (sea, rivers and wetlands). 
Contemporary activism and environmental justice:  culture and International Climate Policy Frameworks ; grassroots movements, land defence, and climate action in Ireland; environmental racism (Travellers’community aka as Mincéirí recognized as an indigenous entity since 1 March 2017) and other marginalised communities displaying an alternative mode of living within the Irish environment; intersections with decolonial, feminist, and anti-capitalist frameworks. 
Parks and gardens : botany and gender: domesticating science ? ; naturalists and colonial heritage; discourses on and management of “native” and “invasive” species ; gardeners as custodians ; horticulture, regeneration and care; garden diaries, memoirs, letter-writing; intersections between science and the arts/literature.
Colonial legacies & decolonial perspectives: colonialism and land appropriation; land ownership; plantations; decolonial ecologies. 
Non-human animal conditions : wild species conservation and reintroduction policies (red squirrel, hen harrier, curlew…); cattle breeding: from productivism to permaculture; animal rights in Ireland; recreational practices involving animals in Irish culture (hunting, fishing, horse riding, etc.); post-anthropocentric or posthuman visions of animal life in non-fiction, literature and the arts. 

Submission Guidelines:
Please send a 300-word abstract and a short bio (100 words) by February 28th, 2026 to marie.mianowski@univ-grenoble-alpes.fr and valerie.morisson@univ-montp3.fr 
Final papers (approx. 5,000–8,000 words) will later be considered for inclusion in a peer-reviewed edited volume or special issue.
Bibliographie sélective/ Selected Bibliography :
Aalen, F.H.A., Kevin Whelan, and Stout, Matthew (eds.), Atlas of the Irish Rural Landscape, Cork U P, 1997.
Alaimo, S. Exposed: Environmental Politics and Pleasures in Posthuman Times, U Minnesota P, 2016.
____________ “Oceanic Origins, Plastic Activism, and New Materialism at Sea”, In Material Ecocriticism, edited by Iovino, Serenella and Oppermann, Serpil, pp. 186–203, Bloomington, Indiana UP, 2014.
____________ “States of Suspension: Trans-Corporeality at Sea”, Interdisciplinary Studies in Literature and Environment 19:3, 2012, pp. 476–493.
Auge, Andrew J. & O’Brien, Eugene (eds.), Contemporary Irish Poetry and the Climate Crisis, New York, Routledge, 2022.
Bina, Olivia, et al. “A New Paradigm for Nature Conservation.” Environmental Science & Policy, vol. 55, 2016, pp. 46–54.
Birkeland, Janis, “Ecofeminism: Linking Theory and Practice”, Gaard, Greta (ed.), Ecofeminism: Women, Animals, Nature, Temple U P, 1993, p. 13-59.
Blum, H. (ed.), “Oceanic Studies.” Special issue, Atlantic Studies : Global Currents Vol. 10.2, 2013.
Comyn, Sarah, Political Economy and the Novel: A Literary History of "Homo Economicus", Palgrave Macmillan, 2018.
Conan, Catherine, La littérature irlandaise au XXIe siècle : matière, espace, environnement, P U de Rennes, 2021.
Daltun, Eoghan, An Irish Atlantic Rainforest: A Personal Journey into the Magic of Rewilding, Hachette Books Ireland, 2022.
DeLoughrey, E, Allegories of the Anthropocene, Duke UP, 2019. 
DeLoughrey, E. and T. Flores, “Submerged Bodies: The Tidalectics of Representability and the Sea in Carribean Art.” Environmental Humanities, 12:1, 2021, pp. 132-166. 
Diamond, Jared, Collapse: How Societies Choose to Fail or Survive, London, Penguin Books, 2005.
____________, Upheaval: How Nations Cope with Crisis and Change, London, NYC, 2019.
European Network for Ecocide Law. https://ecocidelaw.com/
Flannery, Eóin, Ireland and Ecocriticism: Literature, History and Environmental Justice, London, Taylor & Francis, 2015.
Fogarty, Pádraic, “The company of wolves: should large predators be reintroduced to Ireland?”, The Irish Times, February 20th 2025 (available online). 
Gladwin, Derek, Contentious Terrains: Boglands, Ireland, and Postcolonial Gothic, Cork U P, 2016.
Glotfelty, Cheryll, and Harold Fromm (eds.), The Ecocriticism Reader: Landmarks in Literary Ecology. U of Georgia P, 1996.
Kirkpatrick, Kathryn, “Paula Meehan’s Gardens”, New Hibernia Review/Iris Éireannach Nua, Samhreadh/Summer 2013, vol.17, no.2, pp.45-61.
Kirkpatrick, Kathryn & Faragó, Borbála (eds.), Animals in Irish Literature and Culture, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2015.
Linton, J., What Is Water? The History of a Modern Abstraction, U Chicago P, 2010. 
Linton, J., S.L. Davidson, W.E. Mabee, Water as a Social Opportunity, McGill-Queen’s UP, 2015.
Magan, Manchán, Thirty-Two Words for Field, Dublin, Gill Books, 2020.
______________, Listen to the Land Speak, Dublin, Gill Books, 2022.
MacLeod, A. Neimanis (eds.), Thinking with Water, McGill-Queen’s UP, 2013.
McDonagh, John. “Postcolonial Perspectives on Irish Rurality.” Irish Geography, vol. 37, no. 1, 2004, pp. 90–102.
Meehan, Paula, Reading the Sky, Dublin, Beaver Row Press, 1985.
Nixon, Rob. Slow Violence and the Environmentalism of the Poor, Harvard U P, 2011.
O'Connor, Emmet,  A Labour History of Ireland, 1824–2000, Gill & Macmillan, 2011.
O'Sullivan, Eoin, The Politics of Nature: William Butler Yeats and the Ecology of Place, Cork U P, forthcoming.
Ó Tuathail, Gearóid, Critical Geopolitics: The Politics of Writing Global Space, Routledge, 1996.
Plumwood, Val, Feminism and the Mastery of Nature, Routledge, 1993.
Robin, Thierry, Polar et émeraude noire- Portraits de l’Irlande à travers le roman policier, Rennes, PUR, 2024.
Scott, James C., Against the Grain: A Deep History of the Earliest States, Yale UP, 2017.
Sen, Malcom (ed.), A History of Irish Literature and the Environment, Cambridge, Cambridge U P, 2022.
Stépanoff, Charles, Attachements: Enquête sur nos liens au-delà de l’humain, La Découverte, 2024.
Stephens, M. & Martinez, Y., (eds.) Contemporary Archipelagic Thinking, Rowman, 2020. 
Sultana, F. & A. Loftus (eds.),Water Politics Governance, Justice and the Right to Water, Routledge, 2020. 
Sweeney, Bernadette, “Ireland’s Environmental Imagination” In The Irish Literature Handbook, Continuum, 2010.
Tessler, S, (ed.), Tidalectics: Imagining an Oceanic Worldview through Art and Science MIT Press, 2017.
Wells, Grace, Fur, Dublin, The Dedalus Press, 2015.
__________, The Church of the Love of the World, Dublin, The Dedalus Press, 2022.
Wenzell, Tim, Emerald Green: An Ecocritical Study of Irish Literature, Cambridge Scholars Publishing, 2009.
Whelan, Yvonne, Reinventing Modern Dublin: Streetscape, Iconography and the Politics of Identity, UCD Press, 2003.

image1.png
GIS
elRE

Etudes Irlandaises » Reseaux et Enjeux




image2.jpeg
Université
Grenoble Alpes




